
332

Revue d’Alsace — 2021



333

Bullinger 
 et la Réforme 

 en Allemagne du Sud 
 et en Suisse

Frank Muller

Il n’est sans doute pas trop tard pour signaler l’énorme chantier 
que constitue la parution en cours des lettres de Heinrich Bullinger, 
successeur de Zwingli à Zurich, dont la correspondance couvrait une 
bonne partie de l’Europe, de Londres à Venise jusqu’à la Russie Blanche, 
l’essentiel se cantonnant tout de même au domaine germanique et aux 
villes passées à la Réforme, dont évidemment Strasbourg, Zurich et 
Strasbourg ayant eu assez longtemps des relations privilégiées, mais non 
exemptes de tensions, comme on le verra.

Quelques indications d’abord sur un des personnages-clés de la 
Réforme européenne, passé dans le domaine francophone dans l’ombre 
de Calvin. Né à Bremgarten en Argovie en 1504, Heinrich Bullinger a 
fait des études de théologie à l’université de Cologne en  1519-1522. 
Grand lecteur des classiques latins et d’Erasme, puis de Luther et de 
Mélanchthon, il adhère très vite à la Réforme et devient professeur dans 
le couvent cistercien de Kappel, en incitant avec succès les moines à 
quitter l’état monacal. Il rencontre Zwingli en 1523 et déploie dès lors 
une intense activité réformatrice. Après la défaite des Zurichois et la mort 
de Zwingli dans la bataille de Kappel en 1531, il succède à ce dernier 
comme antistes (pasteur principal) du Grossmünster de Zurich, où il est 
considéré dès son premier sermon comme le digne héritier de Zwingli. 
Dès lors et jusqu’à sa mort en 1575, il aura une influence considérable 
non seulement dans la Suisse protestante, mais aussi dans l’Empire, 
l’Angleterre et les Anciens Pays-Bas, ses correspondants se trouvant dans 
toute l’Europe, péninsule ibérique exceptée (fig. 1). La correspondance 



334

Revue d’Alsace — 2021

de Bullinger conservée comprend 2 000 lettres de sa main et 10 000 qui 
lui ont été adressées par plus de 1 100 personnes, la différence étant due 
au fait que nombre de ses correspondants n’ont pas gardé ses lettres ou 
qu’elles ont été perdues au fil du temps, même s’il est arrivé à Bullinger 
de demander de lui renvoyer ses lettres.

Si on devait caractériser les relations entre Bullinger et Bucer (les 
autres réformateurs strasbourgeois n’intervenant qu’épisodiquement), 
on pourrait dire qu’elles oscillent entre une amitié assez distante et une 
méfiance de plus en plus grande de la part du premier nommé, dans la mesure 
où les efforts de Bucer pour établir la concorde dans le camp protestant 
après la mort de Zwingli, en essayant de rapprocher les luthériens et les 
réformateurs d’Allemagne du Sud et de Suisse, voire même catholiques 
et protestants (dans des discussions interconfessionnelles dans plusieurs 
villes allemandes entre 1539 et 1541), se heurtaient au scepticisme de 
Bullinger, suivi en cela par le réformateur de Constance, Ambrosius Blarer, 
leur ami commun. D’ailleurs Zwingli déjà, à la fin de sa vie, commençait 

Fig. 1. Otto Charles Bänninger, Statue de Bullinger (1941) 
sur une des façades du Grossmünster de Zurich.



335

L’atelier de l’historien

à se méfier de Bucer, et Bullinger estimait que ce dernier, dans sa volonté 
d’aboutir à une concorde, tenait souvent des discours opposés selon ses 
interlocuteurs et donc qu’il n’était pas toujours fiable, pour s’exprimer 
en termes contemporains. En fait, les oppositions sous-jacentes étaient 
certes religieuses, Bullinger reprochant aux réformateurs strasbourgeois 
de progressivement trop se rapprocher des conceptions luthériennes sur 
la Cène, mais cette correspondance montre bien qu’il s’agit au moins 
autant d’alliances ou de dissensions politiques. À l’opposition entre les 
principautés luthériennes –  même si Philippe, le puissant margrave de 
Hesse, était proche des réformateurs de Strasbourg – et les villes libres 
d’Allemagne du Sud et de la Confédération se superposait celle existant 
au sein de cette dernière entre les cantons (Orte) protestants et ceux 
restés catholiques, surtout ruraux, mais ayant encore la majorité. Ces 
derniers avaient refusé à plusieurs reprises l’entrée de Strasbourg dans la 
Confédération, la ville était simplement liée aux cantons protestants par 
une « combourgeoisie chrétienne » assez vague. Ce fut aussi le cas pour 
Constance à partir de 1527.

Entre 1530 et 1540, Strasbourg eut un rôle primordial dans 
l’extension de la Réforme en Allemagne du Sud et en Suisse, ce dont 
témoignent les nombreux voyages de Bucer et de Capito durant cette 
période. Outre Ulm et Augsbourg, où la Réforme fut consolidée, Capito 
joua un rôle majeur au synode de Berne de 1532, Bucer vint à Zurich 
en 1533 dans le rôle de médiateur qu’il affectionnait, puis à nouveau Capito 
en  1535, mais Bullinger resta toujours réservé. Enfin Capito et Bucer 
participèrent aussi à l’élaboration de la Première Confession Helvétique 
à Bâle en février 1536, peu de temps avant la Concorde de Wittenberg 
(mai 1536), signées par les délégués de toutes les villes d’Allemagne du 
Sud, sauf Constance. Bucer put se justifier en septembre 1537 à Berne 
d’avoir changé d’avis sur la Cène, mais la rencontre à Zurich avec les 
Suisses, si elle fut amicale, ne donna pas de résultats tangibles. Là encore 
cela procédait au moins autant du politique que du religieux : les Suisses 
entendaient marquer de plus en plus leur indépendance à l’égard de 
l’Empire, qu’ils avaient de fait, sinon en droit (ce ne fut le cas qu’en 1648, 
aux Traités de Westphalie), quitté sans retour depuis longtemps  ; cela 
fut évident à l’époque de la Guerre de Smalcade (1546-1547) qui 
opposait certains princes et villes protestants à l’empereur : les Vier Orten 
protestants durent alors se poser la question de leur intervention aux 
côtés des protestants allemands, tout comme celle d’une alliance avec le 



336

Revue d’Alsace — 2021

roi de France, dont ils se méfiaient à juste titre, d’autant que les cantons 
catholiques craignaient d’être mêlés à une guerre qui ne les concernait pas. 
Les appels à l’aide de Constance, qui était entrée dans la Ligue de Smalcalde 
en 1531, se heurtèrent aussi à la prudence des cantons protestants, même 
si ceux-ci avaient envoyé des mercenaires aux côtés de la Ligue  ; ils 
craignaient évidemment une extension du conflit à la Confédération et 
donc une attaque de Charles Quint. Bullinger était certes de cœur avec 
les protestants allemands, dénonça virulemment les exactions des troupes 
espagnoles et souhaitait même la mort de l’empereur, mais les autorités 
civiles ne purent ou ne voulurent pas aider Constance, qui fut prise par 
l’empereur et bientôt recatholicisée. Strasbourg ne fut jamais menacée 
militairement et fut la dernière à capituler, car il n’y avait plus d’issue. On 
sait que l’introduction de l’Intérim, mesure impériale qui visait à terme 
la recatholicisation des territoires protestants, força Bucer à s’exiler en 
Angleterre.

De façon générale, les réformateurs suisses, comme ceux de 
Constance, ne sont pratiquement jamais venus à Strasbourg. Il est 
d’ailleurs arrivé à Bullinger d’être fort peu charitable envers Bucer quand, 
commentant la mort de Luther (1546), il se demanda si Dieu n’aurait 
pas dû rappeler à lui également Bucer, car, selon ses dires, personne 
n’avait donné plus d’espérance aux papistes et disputé de manière 
aussi peu claire au sujet de la Cène. Il faut aussi noter que Calvin a été 
entre 1538 et 1541 réfugié à Strasbourg, où il a dirigé l’église des réfugiés 
francophones. Il a toujours rappelé ses dettes envers Bucer, mais au fur 
et à mesure, surtout à partir du moment où il s’établit à Genève, il s’est 
appliqué à établir un contact avec Bullinger, de tous temps préoccupé 
par les développements de la Réforme en France et plus tard lié avec 
Théodore de Bèze. Le rapprochement entre Genève et Zürich aboutira 
en 1549 au Consensus Tigurinus, dont l’objet principal fut une fois de plus 
l’interprétation à donner à la Cène – un consensus qui recueillit des avis 
favorables de nombreux théologiens, dont Bucer et Mélanchthon, et 
aurait pu rassembler les protestants, mais il fut refusé par les héritiers 
orthodoxes de Luther, appelés gnésio-luthériens.

Évoquons pour finir une affaire d’importance plus symbolique que 
réelle : deux jeunes gens de Zurich, dont Ludwig, le fils du bourgmestre 
Hans Rudolph Lavater, et un troisième de Schaffhouse étaient étudiants à 
Strasbourg et se demandaient s’il fallait participer à la Cène, surtout à partir 
de l’automne 1546, où la Guerre de Smalcade avait déterminé les autorités 



337

L’atelier de l’historien

pastorales strasbourgeoises à augmenter les célébrations eucharistiques, 
dans la mesure où les protestants, toutes tendances confondues, 
appréhendaient cette guerre comme un combat contre l’Antéchrist, 
d’autant qu’on avait appris l’existence d’un traité entre Charles Quint et 
le pape Paul III, où ce dernier s’engageait à financer l’armée impériale. 
Le jeune Lavater avait écrit à Bullinger pour lui demander son avis ; on 
ne connaît pas la réponse de ce dernier, mais il ne semble pas l’avoir 
incité à céder aux instances des prédicateurs strasbourgeois. Toujours est-
il que ces derniers, par la plume de Bucer, adressèrent un long message 
à leurs homologues zurichois en début décembre 1546 pour les tenir au 
courant et leur demander d’intervenir auprès de ces étudiants. La lettre 
en question est d’une grande bienveillance, les Strasbourgeois rappelant 
que tous avaient accepté la Première Confession Helvétique et que les 
quelques divergences ne devaient pas les empêcher de se retrouver tous 
autour de la Cène. Les prédicateurs y ont visiblement mis du leur, insistant 
sur le fait qu’ils avaient essayé de persuader avec bonté et à plusieurs 
reprises les étudiants de céder. Après diverses péripéties, les étudiants 
–  qui logeaient chez Marbach, diplômé de Wittenberg, qui devait plus 
tard succéder à Bucer à la tête de l’Église strasbourgeoise pour lui donner 
une orientation luthérienne orthodoxe – réitérèrent leur refus et, chose 
intéressante, allèrent loger chez les époux Zell, dont l’épouse Katharina 
était proche du spiritualisme de Schwenckfeld, et qui, parmi le corps 
pastoral strasbourgeois d’alors, étaient probablement les plus conciliants.

Ces quelques modestes indications devraient inciter les chercheurs 
à se pencher sur cette correspondance extrêmement instructive. En 
effet, c’est dans les années  1960 que l’Institut für Schweizerische 
Reformationsgeschichte commença à répertorier et à classer les quelques 
12000 lettres de la correspondance de Bullinger. Le premier volume 
parut en  1973 et le volume  20 est depuis fin  2020 sous presse. Ces 
volumes livrent les textes remarquablement bien commentés et résumés 
(en allemand) d’environs 3 120  lettres écrites entre décembre 1523 et 
fin 1547. Depuis janvier 2021 le projet d’édition de cette correspondance 
a dû être interrompu, faute de financement ! Qu’adviendra-t-il donc des 
9 000 lettres restantes de la période comprise entre 1548 et 1575 ? Qui 
les rendra intelligibles aux non-spécialistes ? Si l’effort de digitalisation 
commencé en  2019 doit se poursuivre, il est clair qu’il ne s’agit là 
que d’un premier pas, qui ne rend pas encore ces lettres accessibles et 



338

Revue d’Alsace — 2021

exploitables à tout un chacun. Pour cela il faudrait poursuivre le travail de 
longue haleine : celui du déchiffrement, du commentaire historique et du 
résumé exhaustif.

Saluons la création, en décembre 2020, d’une fondation (la 
« Heinrich Bullinger-Stiftung »), visant à récolter des fonds pour que le 
travail de publication et d’explication de cette correspondance puisse être 
repris. Il faut vraiment espérer que le succès sera au rendez-vous, dans la 
mesure où tout particulièrement la correspondance de Bullinger permet 
– en raison de sa densité (près de 5 lettres par semaines), sa diversité et 
la richesse des informations qu’elle livre – de jeter des coups d’œil fort 
instructifs dans les coulisses d’une époque transitionnelle importante de 
notre histoire, celle de la Renaissance et de la Réforme du XVIe siècle.


